

Радуйсь, по Бозе и Богородице, все наше упование

# № 13 (90) марта 2016 года

Монастырский еженедельник издается по благословению епископа Гомельского и Жлобинского Стефана



Существует апостольское правило номер сорок пять: «Епископ или пресвитер или диакон, с еретиками молившийся токмо, да будет отлучен. Аще же позволит им действовать что-либо яко служителям церкви, да будет извержен». Исходя из этого правила, как мы должны ответить на поставленный вопрос? Правильно – никак. Потому что это правило говорит только о епископах и клириках это им запрещено молиться с еретиками. А как же мирянам – мирянам можно? Для этого есть апостольское правило номер десять: «Аще кто с отлученным от общения церковного помолится, хотя бы то было в доме, таковый да будет отлучен». Другими словами, если вы помолились вместе с человеком, отлученным от причастия, вас тоже должны отлучить от Чаши. А за что отлучают людей от причастия? Согласно апостольским правилам, вы должны быть отлучены, если, например, обедаете в кафе или столовой (правило 54), или вы молились за литургией, но не причастились (правило 8), или ушли со службы, не дождавшись конца (правило 9), или молились вместе со священником, запрещенным в служении (правило 10), или вы досадили «царю или князю не по правде» (правило 84) – это уж истолкуйте сами. (Продолжение на стр. 2)

# годня

B

H

#### 0 M

e

У Ирины ЖУКОВОЙ «Время есть!» готовить постные узбекские лепешки

Воскресное чтение с митрополитом АНТОНИЕМ Сурожским

диакон Алексей МИТРОФАНОВ о святой праведной княгине Софии Слуцкой

Хроника Никольских событий. Почти официально

Ольга АФАНАСЬЕВА о судьбе гомельского священника Андрея Поповича

№ 13 (90) **Архимандрит САВВА (Мажуко)** 



# Может ли православный молиться вместе с инославным?

(Начало на стр. 1)

Что это вы так загрустили? Ведь это – авторитетные правила. Им две тысячи лет. Их составили апостолы. Надеюсь, у вас не появилось желание поправить апостолов? Вы же не будете их оспаривать или уточнять, прояснять подлинный смысл древнего текста? Постойте, а за прошедшие тысячелетия никто не пробовал что-то в них поменять? Было такое.

Например, Первый Вселенский собор вопреки 37-му апостольскому правилу, предписывавшему дважды собираться епископам на собор в чётко определённые даты, своим пятым правилом установил совсем другую датировку, а Шестой Вселенский собор не только изменил эту сакральную датировку, но и повелел собираться только единожды в год (правило 8), уточнив: «по причине набегов варваров». После этого Седьмой Вселенский собор, отменяя это решение, призвал возвратиться к апостольской практике. Значит, эти правила могут уточняться и изменяться? Конечно. Потому что собор епископов – это собрание преемников апостолов, а если они не таковы, тогда и Церкви нет, не за что и бороться, нечего охранять. Но Господь Свою Церковь не покидает, и благодать всегда действует в наших церковных таинствах через руки служителей алтаря и молитву народа Божия.

Другой пример: 85-е апостольское правило содержит список канонических для Церкви книг Священного Писания, в числе которых вы найдёте два послания святителя Климента и его правила для епископов. Скажите, в современном тексте нового Завета есть эти книги? Если нет, то не нарушаем ли мы тем самым апостольские правила? Прошли долгие столетия после апостольской эпохи, и святители Христовы внесли некоторые уточнения в древние каноны. Почему они дерзнули на такой шаг – поправить апостолов? Потому что Церковь водима Духом Святым, и Господь никогда не покидает детей Своих. Как говорил святитель Иоанн Златоуст: «Канонично то, что полезно для Церкви». Нашли святители Христовы полезным такие уточнения, вот и были они внесены в правила. А тем людям, которые так пристрастны к букве апостольских канонов, я бы посоветовал быть последовательными и вести жизнь апостольской общины: например, принести к ногам епископов всё своё имущество и жить единой семьёй в посте и молитве, довольству-



ясь тем, что к трапезе и к другим потребностям отделят вашей семье учинённые дьяконы.

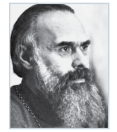
Просто времена меняются, и на обед в столовой мы уже не смотрим как на пирушку в корчемнице. Кроме того, истолковывая сорок пятое апостольское правило, следует задаться вопросом: а что такое молитва, какая молитва имеется в виду? Вы едете в автобусе рано утром и читаете утренние молитвы наизусть или по книжечке, а рядом – студент-араб или католик с розарием, которые тоже молятся – про себя, беззвучно. Вы вместе молитесь или по отдельности? Как это определить? А в тот момент, когда вы думаете, что молитесь, вы молитесь?

Некрещеные послы князя Владимира – язычники-русичи, побывали в константинопольской Софии и были поражены красотой богослужения. Однако согласно древним канонам их даже на порог церкви нельзя было пустить, и уж точно не на литургию, на которой даже сейчас оглашаемым рекомендуется выйти. Если бы соблюдались эти правила в строгости, как вы думаете, смогли бы послы княжеские взволноваться благодатной красотой православного богослужения? Но сегодня мы не только разрешаем быть на наших службах всем желающим, но и ведём прямые трансляции даже из алтаря. И это хорошо и правильно, хоть и противоречит древним канонам.

Следует ли из этого, что пора забыть о запрете молиться с еретиками? Ни в коем случае! Наоборот, со святоотеческим наследием следует обращаться бережно и благоговейно, а это значит, мы должны вскрыть самый дух этих древних правил, если буква уже не может быть соблюдена. Сорок пятое правило запрещает совершать с еретиками совместное богослужение, потому что вопросы веры – это очень серьёзно. Однако всегда находятся люди, которые лишены этой вероучительной чуткости и позволяют себе дерзость утверждать, что догматические различия - неважны, несущественны, «лишь бы человек был хороший», и не только утверждать, но и совместными богослужебными действиями обнаруживать своё богословское безразличие и невежество на соблазн простым людям. Вот о чём это правило. Единство в богослужении есть демонстрация единства в вере, и, если православный священник будет совершать совместное богослужение, скажем, со свидетелями Иеговы, которые отрицают божественное достоинство Иисуса Христа, это будет просто жалкая клоунада и пародия как на Православие, так и на учение иеговистов.

Однако кроме таких явных и упорных еретиков, как свидетели Иеговы, есть инославные общины и просто ищущие христиане, которые искренне стремятся к единству с православными. Более того, наша вера и нас должна побуждать к поиску этого единства, разве мы не молимся на богослужении о соединении церквей, о единстве в вере учеников Христовых? (Окончание на стр. 3) № 13 (90) **ПРАВИЛО**Воскресное чтение с митрополитом АНТОНИЕМ Сурожским

# СВЯТИТЕЛЬ ГРИГОРИЙ



2-е Воскресенье Великого Поста

Подготовительные седмицы к Великому посту ставят нас перед лицом нашей греховно-

сти; Великий же пост, который в песнях церковных называется весной духовной, зовет нас духом подняться, в сердце и в уме расцвести радостью и благоговением перед Христом и Его спасительным делом - ведь мы спасены, потому что мы Им любимы, – и перед великими чудесами и делами Господними. В сегодняшнем апостольском и евангельском чтениях нам открывается Божество, несравненность и величие Спасителя. Кто может прощать грехи на земле, как только Бог? - спрашивают люди. И Спаситель, совершая чудо перед ними, утверждает, что так же, как Он может восстановить человека в плоти его, так же может Он восстановить и его цельность духовную, простив всякий грех, очистив от всякой нечистоты, восстановив в нем во славе и красоте Божий образ.

И еще: каждое воскресенье Великого поста будет говорить нам о том, как Господь изливает на нас Свою Божественную благодать. И мы называем ее Божественной по учению Православной Церкви, провозглашенному Святым Григорием Паламой, чей день мы сегодня празднуем. Он провозгласил, на основании опыта святых, что благодать Всесвятого Духа не есть нечто тварное, как это утверждают западные Церкви, а Самое Божество, изливающее на тварь, пронизывающее тварь до самых глубин, и делающее человека, по слову апостола Петра, причастником Божественной природы (2 Пет. 1, 4). Это учение, основанное на личном опыте святых и на опыте всей Церкви в ее совокупности, является, может быть, самой великой нашей радостью: мы способны не только стать духоносными в каком-то переносном смысле, но подлинно богоноснъши, став, через благодать, которая есть Самое Божество, причастниками Божественной жизни и Божественной природы. Это слава человеческая, это - призвание наше; и поэтому говорит и святой Ириней Лионский, что слава Божия, сияние Божие, Божие торжество - это человек, выросший в полную меру своего величия. Это наше призвание, это голос Божий, обращенный к нам, зовущий нас стать тем, чем Бог нас задумал, стать тем, чем Он нас восхотел.

Вступим же в Великий пост так, чтобы вырасти в полную меру нашего человеческого достоинства, чтобы в нас воссияла слава Божия и чтобы через нас эта благодать распространилась и на всю вселенную, потому что апостол Павел говорит, что вся тварь стонет в ожидании момента, времени, когда явится слава сынов Божиих, когда человек станет достойным своего звания и всю тварь введет в Царство Божие. Аминь! 1967 г.

### Может ли православный молиться вместе с инославным?

(Начало на стр. 1)

Например, есть католики, которых, кстати, мы и еретиками назвать не можем, - нет соборного решения о еретичности католицизма, просто нет, - но и совершать вместе литургию мы тоже не дерзаем, поскольку раны, наносимые Церкви нашими совместными усилиями, заживают веками. Именно поэтому аргумент «пусть принимают нашу веру и тогда молятся» не работает: как стать православным человеку, который даже и не слышал о православии?

Каждый пятый житель земли – католик, а православных гораздо меньше, и наше православие бывает таким разным, что рядовые католики особенно в Азии и Африке с трудом принимают тот факт, что православные – это совсем другая церковь. Тем не менее, мы почитаем одни святыни и вместе молимся, скажем, у мощей святителя Николая в Бари. Мы приглашаем католических иерархов и простых мирян на наши богослужения, и сами отзываемся на их приглашение посетить мессу или другое торжественное служение. Молятся они, стоя на наших службах? А как это определить? С другой стороны - а зачем вообще на службу ходят, как не для молитвы? Поглазеть на красивые облачения, послушать хор? А если апостол заповедовал христианам молиться непрестанно, значит и в таких местах нас не должна покидать молитва?

На церковном макроуровне, на уровне иерархии и богословских дискуссий вопрос совместной молитвы обретает порой черты острой политической проблемы. Но мы – люди простые, и если такой же простой верующий, как и я, но родившийся в католической стране человек, скажет мне: «Я всегда молюсь за тебя», посмею ли я осудить или свысока отвергнуть его молитвенный труд, труд любви и искренней дружбы? Не стоит ли и мне помянуть его в своих молитвах?

Мы, взрослые люди, слишком хорошо знаем, что жизнь куда сложнее любых правил. Недавно я отпевал православную маму моего друга католика. Он стоял рядом со мной и плакал. Он молился со мной? Очевидно. Мы молились вместе, и никакие правила не заставили бы меня выставить его за порог дома на время отпевания. И сколько подобных эпизодов я могу вспомнить, связанных и с крещением деток, и с венчанием! Мир стал слишком тесным. Нам никуда не спрятаться друг от друга. Наши жизни и молитвы переплелись, и слава Богу! Тот, кто собственные страхи и болезненное недоверие маскирует за древними канонами, вряд ли подходит на роль хранителя Предания.

Каноны запрещают единство в Евхаристии, и я не могу поминать инославных за литургией, но ведь есть молитвы и не литургические, к примеру, молебны, неусыпаемая Псалтирь или просто домашняя молитва. Можем ли мы позволить себе такое молитвенное дерзновение? Ответ должны дать те, в чьи обязанности входит установление церковных правил и истолкование канонов. Я говорю о епископах. Это их работа и профессиональная обязанность - заниматься церковным законотворчеством, они имеют монополию на каноническую деятельность. Однако тему молитвы с инославными монополизировали «бдительные» товарищи, которые зорко следят за соблюдением канонов и чистотой веры. Уточню: за соблюдением некоторых канонов, я бы даже сказал, весьма немногих. Из среды этих ревностных стражей довольно часто несутся нервные восклицания и пугающие пророчества о гибели Православия и «продажи веры». Любимые мои, не поддавайтесь провокациям, доверяйте своим пастырям и просто иногда позволяйте себе роскошь вдумчивого чтения и честной мысли.



# Святая праведная княгиня София Слуцкая

Среди святых жён земли белорусской святая праведная княгиня София Слуцкая, чью память мы отмечаем на этой неделе 1 апреля, занимает особое место. Наша земля – западный форпост православия, который не раз подвергался нападкам со стороны иноверцев. Во время, когда натиск униатов и католиков усиливался, а православные в одночасье делались самой бесправной группой населения, княгиня София сумела в своём родном городе сохранить православную веру невредимой и уберечь его жителей от совращения в унию. Ей же всё Великое княжество Литовское обязано предотвращением гражданской войны в стране и гибели многих тысяч людей. Но обо всём по порядку.

Род Слуцких князей происходил от самого Великого князя Литовского Ольгерда, а вернее, от его внука Александра по прозванию Олелько. По прозвищу основателя рода местная династия и звалась Олельковичами. Под их правлением Слуцк рос и процветал. Он не раз становился целью набегов крымских татар, но мужество горожан так и не позволило им ни разу взять грозной твердыни. Князья славились своей благочестивой жизнью. Известно, что дед нашей героини, князь Юрий Олелькович, передал в дар Слуцкому Свято-Троицкому монастырю собственноручно переписанное Евангелие, а сыновьям своим завещал обитель беречь, иноков не обижать и твёрдо держаться православной веры. Вот только из трёх сыновей старого князя отцов завет выполнил лишь старший, Юрий Юрьевич. Младшие же братья, соблазнившись привилегиями и должностями, скоро перешли в католичество. На трёх братьях Олельковичах Слуцкая княжеская династия пресекалась, так как наследников по мужской линии не было ни у одного из них.

1 мая 1585 года родилась единственная дочь князя Юрия Юрьевича, которую назвали Софией, Премудростию Божией. Сразу после рождения дочери умерла мать, княгиня Екатерина, а ещё через год, в мае 1586 года, отошёл ко Господу и сам князь. Девочка, которой едва исполнился год, осталась круглой сиротой. При этом наследство, полагавшееся ей, было столь привлекательным, что тут же отыскались опекуны в лице родственников, магнатов Ходкевичей. Дело состояло в том, что Ходкевичи, несмотря на знатность их рода, в конце XVI века ходили в должниках другого, не менее знаменитого магнатского рода Радзивиллов. С помощью наследства девочки-княжны Ходкевичи и намеревались решить свои финансовые проблемы.

Едва Софии исполнилось один-

надцать лет, как магнаты заключили сделку, по которой княжна, достигнув совершеннолетия, должна была сочетаться браком сыном виленского воеводы Криштофа Радзивилла Янушем. Однако до этого времени оставалось ещё несколько лет, и нетерпеливые Радзивиллы, мечтая поскорее получить долг с Ходкевичей, наложили арест на принадлежавшее им местечко Копыль. Рассерженные Ходкевичи в ответ запретили княжичу Радзивиллу видеться с Софией, намекая даже на отмену сделки об их браке. Гордость Радзивиллов оказалась уязвлена, и как было положено в те времена, они начали собирать войско, дабы наказать обидчиков. Назревала война двух влиятельных магнатских родов. Сам король отправлял послов в оба враждующие лагеря, чтобы примирить запальчивых феодалов. Униатский митрополит Ипатий Поцей обратился к слуцкому духовенству, благословив служить молебны о примирении и наложив трёхдневный пост. Можно быть уверенным, что в те напряжённые дни православные, католики и униаты во всём княжестве возносили молитвы к Богу с тем, чтобы не случилось кровопролития. И Господь внял этим молитвам. Противники заключили соглашение, что в обмен на руку княжны Радзивиллы отказываются от всяких денежных претензий.

Свадьба была назначена на 1 октября 1600 года, праздник Покрова Пресвятой Богородицы. Но при этом оставалась одна небольшая деталь, которая препятствовала браку. Януш Радзивилл исповедовал католичество, а София была православной и наотрез отказалась переходить в веру супруга. Князю пришлось согласовывать этот момент непосредственно с римским папой, и когда тот дал благословение на брак с православной, ко всеобщей радости в одном из храмов Бреста состоялось венчание.

Трудно сказать, насколько счастлива была София в этом браке, но только перед ней, как перед наследницей Слуцких князей, стояли теперь вопросы попечения о людях её родного города, и, в первую очередь, о православных, как о самых бесправных жителях Слуцка. С 1596 года по всему Великому княжеству Литовскому вводилась церковная уния, православные приходы отбирались и передавались во власть униатов. Православным священникам запрещалось появляться на улице со Святыми Дарами и причащать людей на дому, венчать, крестить и отпевать православных можно было только по особому разрешению властей, православные дворяне не имели права занимать никаких государственных должностей. Если в деревне уния была насаждена достаточно легко в силу того, что неграмотные крестьяне были обмануты и просто не поняли, что стали униатами, то в городах она встретила активное сопротивление.

Заступницей православных горожан в Слуцке стала сама княгиня. Под её опекой было создано местное Преображенское братство, в котором объединились все преданные вере отцов жители Слуцка. София упросила своего супруга исходатайствовать у короля грамоту о недопущении насильственного склонения к унии православного населения Слуцкого княжества. Грамота была получена, и многие горожане свободно вздохнули. Поддержка княгиней исконной веры в Слуцке была всемерной. Она не только отстаивала права православных перед властями, но и подавала щедрые пожертвования на храмы и монастыри. Верность Софии православию впечатляла даже её родственников-иноверцев. После смерти княгини Януш Радзивилл ради памяти о ней сам оказывал поддержку православным жителям своих владений. Того же придерживались и его наследники.

(Окончание на стр. 9)

Хроника Никольских событий. Почти официально





## Больше фото на nikolsky.by

## Атмосфера русского Парижа в библиотеке им. А. И. Герцена

22 марта 2015 года посетители «Музея автографа» Гомельской центральной городской библиотеки им. А. И. Герцена окунулись в атмосферу русского Парижа, того прекрасного и печального мира французской столицы, который был создан русскими беженцами начала двадцатого века. Погружению в этот чудный мир способствовала талантливая игра трио аккордеонистов - студентов Гомельского колледжа искусств им. Н. Ф. Соколовского.

Дело в том, что читатели библиотеки были приглашены







на открытие выставки «Православная литература русского зарубежья», представленной книжным собранием Свято-Никольского монастыря г. Гомеля. Монастырь является официальным представителем издания «Вестник РХД», поэтому ядром выставки явились книги, переданные этим издательством и его руководителем Даниилом Струве в дар библиотеке монастыря в 2015 году. Это уникальные издания таких прославленных мыслителей как прот. Сергий Булгаков, о. Василий Зеньковский, прот. Георгий Флоровский, мать Мария (Скобцова), Семен Франк, Лев Шестов, Антон Карташев, а также мыслители следующего поколения эмиграции: еп. Кассиан (Безобразов), прот. Александр Шмеман, Александр Солженицын и многие другие авторы, составившие славу русской философии и литературы.

Однако посетителей выставки ждали не только книги. Книжные издания сопровождаются фотовыставкой, которая является фотоотчетом о путешествии братии Никольского монастыря за «парижским книжным даром»: монастырь Тэзе, Париж, русское кладбище Сэн-Женевьев-де-Буа, православный женский монастырь в Бюсси-ан-Отт.

Открывая выставку, архимандрит Амвросий (Шевцов), наместник Свято-Никольского мужского монастыря поздравил всех с праздником, днем памяти Сорока севастийских мучеников, и выразил слова искренней признательности директору библиотеки Власовой Татьяне Савельевне и всему коллективу за тесное и плодотворное сотрудничество, которое на протяжении многих лет успешно развивается, позволяя реализовывать интересные проекты. В своем обращении отец Амвросий подчеркнул значение просветительской деятельности русской эмиграции для нашего времени. «Для многих наших соотечественников, пришедших в церковь в начале девяностых, - заметил отец Амвросий, - единственно доступным ду ховным чтением были книги, поступавшие из зарубежных православных издательств и, в частности, издательства YMCA-PRESS, представленного на нашей выставке».

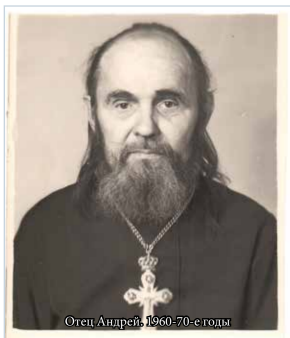
Архимандрит Савва (Мажуко) первым посетителям выставки рассказал о раритетных изданиях и их авторах, которые составляют цвет русской православной культуры, а также прокомментировал представленные фотографии. В завершении встречи посетители увидели уникальный фильм, найденный совсем недавно в архивах ҮМСА единственный сохранившийся кинодокумент, запечатлевший отца Сергия Булгакова, мать Марию (Скобцову) и других деятелей русской эмиграции.

Выставка будет работать до 10 апреля. Вход в «Музей автографа» (ул. Советская, 26, 3 этаж) свободный.

Архимандрит Савва (Мажуко)

# «Быть христианином - это каждодневный труд»

Памяти гомельского священника Андрея Поповича



На первый взгляд, биография о. Андрея совсем обычная для того времени. Родился Андрей Иванович Попович 10 октября 1910 года в г. Пинске в семье рабочего-железнодорожника. Семья в 1915 году переехала в г. Гомель. И с шести лет он стал помогать в церкви. Здесь же, в Гомеле, с 1917 года Андрей Иванович учился в Гомельской железнодорожной школе, которую окончил в 1923 году. С 1924 года он служил в Гомельской Рождества-Богородицкой кладбищенской церкви и учился столярному делу. В 1927 (1928) году переехал в с. Шерстин, где до 1931 года служил псаломщиком. Как водится, в церкви судьбы людей переплетены между собой, не живет один церковный человек сам по себе. Так и о. Андрей писал: «*С* 1927 по 31 годы служил псаломщиком в Шерстинской Рождества Богородицы церкви со священником Антипом Михайловичем Злотниковым. С 1932 по 41 годы столяр Гомельской ж.д. В период оккупации попал в СД, откуда удалось сбежать в Светиловские леса. Служил псаломщиком в Речках в Свято-Михайловском храме со священником Феоктистом, потом опять в Шерстине, откуда пришлось бежать и скрываться до прихода Советской армии в д. Калинино Уваровичского района».

В собранном и постоянно пополняющемся архиве будущего епархиального музея в г. Гомеле хранятся некоторые личные вещи, фотографии, записи и конспекты свящ. Андрея По-

повича, а в Гомеле живут его дети, внуки и правнуки. Сохранились некоторые материалы о жизни и служении этого человека и в Гомельском архиве – автобиография, доносы, документы о назначении на служение в разные храмы и местности, отчеты уполномоченного Совета по делам русской православной церкви по Гомельской области, анкеты служителя культа, справки о регистрации духовенства, указы свящ. Андрею Поповичу, отчеты уполномоченному по церковным делам Гомельской области и другие. История и сегодня может оживать через ее живых носителей, через людей и свидетельства, через документы. Судьба этого человека поучительна и непроста. О. Андрей остается дорогим и любимым для многих знавших его, а мы можем соприкоснуться с жизнью того, кто дорог и любим Богом, с историей нашей земли и церкви посредством примера этой жизни. Своими воспоминаниями с нами поделились дочь о. Андрея Людмила Андреевна Лобанова и его внучка Татьяна Евгеньевна Сергеенко.

В с. Шерстин служил и его родной дядя Федор Поповичев, который еще в 1922 году был назначен псаломщиком в Шерстинскую церковь и обучал там своего племянника. Дочь о. Андрея Людмила Андреевна Лобанова вспоминает: «О. Филарет и о. Феоктист были духовники нашей семьи. О. Филарет – мой крестный отец, приходил к нам, когда мама в Трусковце была, а папа на службе». Немногое известно о Федоре Петровиче Поповиче. В частности, что он работал слесарем в Гомельской железнодорожной мастерской и относил себя к истинно-православным христианам. В январе 1927 года за некие нарушения подвергался вразумлению епископом Гомельским Тихоном (Шараповым). Но 1929 году Федор Попович был рукоположен в священника и назначен служить в Поколюбичскую церковь Гомельского района, где в 1931 году был арестован.

О. Андрей Попович был арестован органами НКВД чуть позже, в 1938 году. О том годичном периоде содержания в тюрьме НКВД в Гомеле вспоминает его дочь Лобанова Людмила Андреевна: «В 1937 году папа женился, потом его арестовали по доносу в 1937 году после женитьбы, и он был целый год в заключении в Гомеле. Работал он на железной дороге красно-

деревщиком, столяром. граждался несколько раз. Тогда было такое время, мама была беременна Ларисой. В 1938 г. родилась Лариса, и он пришел домой. Он знал, кто донос написал. Того человека и мама моя видела в Трусковце, там она лечила почки. И он там лечился. По работе коллега. Тот человек посмотрел на маму и сразу уехал, может быть стыдно ему стало или что? Фамилии его я не знаю. Отец нам рассказывал, как его избивали, как его пытали, здесь в Гомеле, ночью. У него от избиений таких даже кровь шла горлом. Но он ничего им не сказал, ни о ком не рассказывал ничего. А потом его на лечение приписали, направили в Крым. Очень много здоровья он потерял в заключении».

«Конфликт был, – добавляет внучка, Татьяна Евгеньевна Сергеенко, - когда дед работал на железной дороге, и там он заступился за военнопленных, ему сказали, что это не люди. И написали на него донос. И дома доносчика и деда как раз напротив стояли друг к другу. Живи и смотри в глаза этому человеку!»

В семье было четверо детей. Людмила Андреевна вспоминает: «Записал папа детей позже действительной даты рождения. У мамы еще 4-й родился ребенок 1948 года. Всего 4-ро детей: две



### Исповедники Гомельщины



девочки – Лариса старшая, 1938 г.р. и Людмила, 1943 г.р. и два мальчика – Евгений, 1942 г.р. и Валентин, 1948 г.р.

Почему отец принял решение идти в священники? Ему было ровно 4 года, когда он с бабушкой моей, своей матерью, в 1914 году, попал в Гомель. Жили на квартире. В 8 лет он в храм ходил часто. В 10 лет он уже держал посох благочинного в храме. Его мать воспитывала в вере, прививала веру. Позже он говорил своей жене, что я не подыму своих детей, если я буду краснодеревщиком. Мама плакала, просила, чтобы не шел в священники. У нее такая работа была, что нельзя было ему быть священником. Потом она согласилась. О. Филарет дал ему рекомендацию. Мама работала в конструкторском бюро. После рукоположения о. Андрея, мама ушла с работы, вынуждена была оттуда уйти. Я БИЖТ закон-

В 1943 году о. Андрей Попович посетил г. Чернигов, где келейно 12 января 1943 года был рукоположен в священника епископом Панкратием и снова направлен служить в Шерстинский храм. Напомним, что это событие произошло уже после ареста и издевательств над ним в тюрьме НКВД. Внучка Татьяна Евгеньевна вспоминает: «А дедушка работал на железной дороге и был донос на него, он тоже сидел, на него наговорили до войны, потом его освободили. И после этого он решил посвятить себя служению

чила, Лариса медучилище. Мама

нас повыучила».

Богу. Папа говорил, что дедушка без церкви жить не мог, для него это была вся жизнь. Помогать людям. Если человек приходил с бедой или еще с чем-то, то сперва накормят, выслушают и помогают».

Осенью 1943 года о. Андрей служил и в Семёновском молитвенном доме (д. Калинино, а ранее д. Семеновка), где занимался сбором средств для Фонда обороны и поддержки раненых. В 1949 году архиепископом Минским и Белорусским Питиримом о. Андрей перерукоположен и направлен служить в Александро-Невский храм д. Нивки Тереховского (ныне Добрушского) района. С 1949 по 1953 годы служил священником в Гомеле. В 1956-1959 годах в Никольском храме с. Носовичи и в молитвенном доме, и далее - в разных приходах Гомельской области. В 1962 году в с. Еремино в Покровском храме и в молитвенном доме, в с. Буда-Кошелево в Николаевском храме, с 20 марта 1979 года настоятелем Даниловичской церкви.

Предположительно, причиной его частых передвижений по разным приходам могли стать нескончаемые доносы. Так, 23 мая 1951 года его брат написал на него донос, а чуть позже поступило еще несколько доносов от некоей Балашовой, где она фиксирует крещение и отпевание на дому о. Андреем. Сохранился текст доноса, составленного 22.10.1962 года. В доносах от 9.03.1965 и 29.03.1972 сообщалось, что о. Андрей проводит крещение на дому, привлекая несовершеннолетних

восприемников. За что ему и выносили три предупреждения в 1966 и в 1972 гг. И все же, видимо, эти письма не возымели ожидаемого воздействия.

В 1960 году о. Андрей заочно окончил Ленинградскую духовную семинарию, одним из преподавателей которой в то время был протопр. Виталий Боровой, 100-летие со дня рождения которого церковь празднует в нынешнем году. «Давали ему рекомендацию в Академию поступать, но он сам не захотел, тяжело было», - вспоминает Людмила Андреевна. Поистине, оживают и в современной действительности слова Господа нашего из книги Премудрости Иисуса, сына Сирахова: «Сын мой! если ты приступаешь служить Господу Богу, то приготовь душу твою к искушению» (Сир 2:1). А апостол Павел еще конкретнее написал об этом в своем письме к ученику Тимофею: «Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы» (2 Тмф 3:12).

Как же такая простая жизнь со Христом и такое верное служение Богу отразилось в сердцах тех, кто знал и помнит о. Андрея, какой след оставило, чему научило, как наставило на путь Жизни. На фото о. Андрей Попович среди прихожан в д. Борщевка Добрушского района, одна из стоящих женщин (слева от о. Андрея крайняя) исповедница веры Харитина Федоровна Петренкова (1877– 1962), прошедшая через ссылки и лагеря и сохранившая верность Богу и Церкви в немыслимых для нас сегодня обстоятельствах и условиях. (Окончание на стр. 8)





№ 13 (90)

Ольга АФАНАСЬЕВА об исповедниках Гомельщины

#### Памяти LOWEVPCKOLO священника Поповича Андрея

(Начало на стр. 6)

Как возможно было научить вере, ее передать? Конечно, только своей жизнью, из живой традиции семьи, церкви, в живых отношениях между людьми, которые всегда окружали и которым всегда нужна была помощь и поддержка, а ее искали и получали от Христа, следуя за Ним, вслед и только вместе.

«Родители с нами говорили, следили, чтобы мы молились, рассказывает Людмила Андреевна, - молились семьей, становимся, утром и вечером. Папа читал молитвы сам. Очень многие приходили к нам, священники и прихожане, люди верующие в Гомеле. Приходили в гости. Тетя Соня и многие другие. Папа всегда много рассказывал о своей службе, всегда делился с семьей, мы всегда знали, как у него дела. Пасху, Рождество постоянно праздновали, посты соблюдались. Для детей ничего не готовили специально, считай с самого рождения, как в семье готовили, так и нам давали. Папа всегда говорил: "Это моя любимая дочка. Она на Косьму и Демьяна родилась, это бессребреница моя". Он любил и меня, и Женю, и я его любила. Он такой компанейский папочка был».

Ивнучка о. Андрея Татьяна Евгеньевна Сергеенко помнит своего дедушку: «Сладкоежкой меня сделал именно дедушка. Когда я приходила, мне вручался мешок конфет, хоть в советское время с конфетами тяжело было. А на похоронах его меня не было, а на 40 или на 9 дней очень много было священников. Именно эти образы священников и традиции семейные – Рождество, Пасха – они воспитывали в вере. На Рождество всегда собирались и те, кто жил в Гомеле, и из других мест приезжали и останавливались всегда у бабушки. Особо не настаивали, но отец всегда регулярно на большие праздники ходил в храм. Я понимала, как зайти в храм, куда поставить свечу и т.д. Это с детства. Библию папа читал, читает и сейчас. Папа говорил, что у нас в роду обязательно кто-то был из священников. Дядя дедушки – о. Федор, в 1937 году его сослали в Сибирь и там он умер. И дедушкин папа ездил туда на могилу к сыну. Долгое время общалась семья наша с о. Федором Хариком. Духовное расположение в ребенке заложено или нет. Но оно, видимо, в каждом заложено. И еще должна быть среда. В советское время только тайно можно было такую среду созидать. Все дети в семье были отличниками, всех крестил дед, младенцами. Отца и маму венчали на дому, а моя тетка захотела венчаться именно в храме, и потом были неприятности у людей, которые в этом участвовали».

Умер о. Андрей Попович в 1982

г. 15 декабря, похоронен в Осовцах. А плоды его жизни и сегодня могут быть приняты нами, усвоены, но не только для себя. Ведь, может быть, кому-то представляется, что страшные времена канули в лету и сегодня все тихо и мирно, и все же «мир этот лежит во зле», а хранить верность Богу в любых условиях всегда трудно, но в то же время благодатно, и приносит только добрый плод и для людей, и для всего мира. Ведь спасение человека только в следовании за Христом к Богу Отцу вместе с Церковью, которая и есть собрание и общение святых, братство во Христе.

Р. S. Если найдутся живые свидетели жизни о. Андрея среди читателей газеты, просим не беречь при себе ваши ценные воспоминания, а обращаться в церковно-историческую комиссию (pravilovery9814@ mail.ru). Это может стать еще одной страницей нашей общей истории.



(Начало на стр. 4)

# Святая праведная княгиня София Слуцкая

Умерла Святая Праведная княгиня молодой, в возрасте двадцати шести лет при родах дочери, которая не пережила свою мать. Погребена она была в Слуцком Свято-Троицом монастыре. На могиле её не раз происходили чудеса, и народное прославление Софии Слуцкой произошло намного раньше официального, которое состоялось в 1984 году. В 1848 г. крестный ход с мощами Святой спас город от холеры. Сами нетленные мощи её почивали в монастыре вплоть до

наступления безбожной власти. В 1930 году большевики их изъяли и поместили в анатомический музей медицинского факультета БГУ, где они провели более десяти лет. С приходом немцев и возрождением церковной жизни на белорусской земле, стараниями знаменитого жировицкого архимандрита Серафима (Шахмутя) мощи княгини были возвращены верующим и перенесены в Свято-Духов собор города Минска, где они и почивают по сей день.

№ 13 (90) **ПРАВИЛО Объявления.** Поздравления





Наша обитель окормляет более 20 семей, где воспитываются и получают родительскую заботу дети, имеющие тяжелые, неизлечимые заболевания и зарегистрированные в Гомельском отделении детского ХОСПИСА.

Они ждут вашего участия: памперсы, средства гигиены, специальное оборудование, фрукты, соки и т.д.

В храме у свечного ящика установлена скарбонка «Пожертвования для детских домов и домов престарелых». В неё можно опустить посильную для вас денежную жертву.

Что... Зачен... и Как...ин читаен Антература от Античенств до современности, на стыке е философией и богосмовием

От человека, чье мнение интересно многии и

марта в 17.30

Другой Булгаков (по роману "Белая гвардия")

который готов услышать мнение других

Храни вас Господь за щедрое и неравнодушное сердце!!!

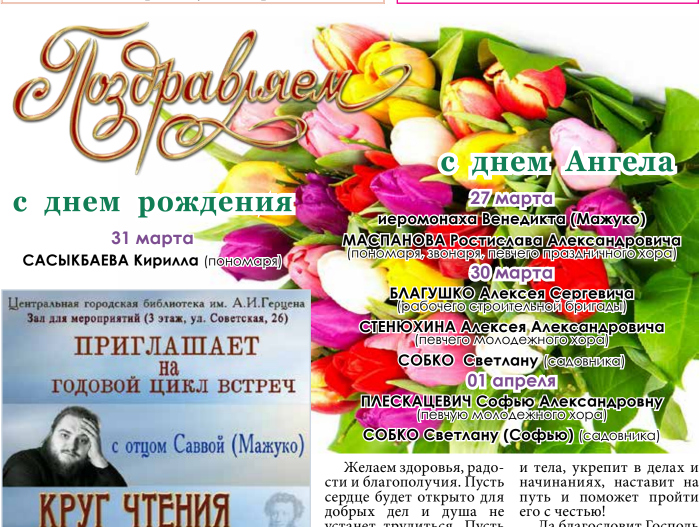
#### ДОРОГИЕ ПРИХОЖАНЕ

Кто желает помочь обители и потрудиться во славу Божию на монастырской трапезной звоните по тел. +375 44 598 11 80 (игумен Феодорит).

СВЯТО-НИКОЛЬСКИЙ МУЖСКОЙ МОНАСТЫРЬ В г. ГОМЕЛЕ ГОМЕЛЬСКОЙ ЕПАРХИИ БЕЛОРУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

Расчётный счёт 3015111303013, БИК 153001369

в Центре банковских услуг № 310 ОАО «БПС- Сбербанк» г. Гомеля, УНП 400304873



добрых дел и душа не устанет трудиться. Пусть родные и близкие будут рядом и окружают теплом и заботой. Пусть Всемилостивый Господь дарует благодать, крепость духа его с честью!

Да благословит Господь Ваши будущие лета, продлит ваши дни, подаст здравие, долгоденствие и во всем благое поспешение на многая и благая лета!

Терюхский психоневрологический дом-интернат для престарелых и инвалидов нуждается в памперсах для лежачих больных. Денежную помощь на эти цели можно оставлять в скарбонке у свечного ящика, памперсы (№3) - на сторожке монастыря. Храни вас Бог и Пресвятая Богородица!

№ 13 (90) **Инна ЗАРЕЦКАЯ** приглашает в «ДОМИК на ДЕРЕВЕ»



### В пустыне

Малыши вернулись на плот и поплыли вдоль побережья Африки.

- Смотрите, это река Конго, - сказал друзьям Волчонок. - Конго - самая глубокая река в мире.

Малыши плыли и любовались побере-

жьем Африки.

- А вот здесь находится африканская пустыня, - сказал Волчонок.

- Как жарко, как хочется пить! - сразу стали жаловаться малыши.

Друзья снова высадились на берег.

Вокруг, далеко-далеко, до самого горизонта, возвышались горы горячего, нагретого солнцем песка.

- Ничего себе, песочница..., - удивилась Лисичка, глядя по сторонам.

- Эти горы из песка называются дюнами и

барханами, - сказал Волчонок.

- Посмотрите, какой симпатичный Паучок на песочке! Какой у него интересный хвостик, - присела возле Паучка Лисичка.

- Осторожно, - испугался Волчонок, - это же ядовитый Скорпион! Будьте осторожны, здесь могут быть ядовитые Пауки, Змеи.

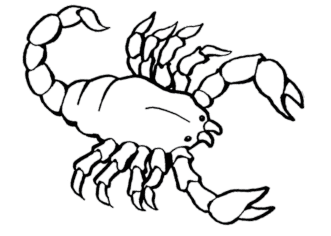
- Ядовитые? - малыши стали испуганно

оглядываться вокруг.

- A почему здесь ничего не растёт? - спросил Бобря.

- Потому что здесь очень много солнца и мало дождей. Растениям не хватает воды.

- Здесь растут только какие-то колючки, -



Третья часть сказки для детей «Медвежонок Тишка»

# Кругосветное путешествие Медвежонка Тишки и его друзей

Продолжение. Начало в № 27-52 2015 г., № 1-12 2016 г.

сказала Лисичка.

- Это верблюжьи колючки, - ответил Волчонок, - ими в пустынях питаются Верблюды.

- Смотрите, - сказал Тишка и показал лапой вперёд. - Там, на горизонте, большая цепочка из высоких животных. Видите?

- Это верблюжий караван, - ответил Волчонок.

- Как красиво..., кажется, что Верблюды плывут среди песков, - сказала Лисичка.

- Да. Верблюдов ещё называют кораблями пустыни. Это очень сильные и выносливые животные. Нагруженные тяжёлыми грузами, они проходят по горячим пескам огромные расстояния. И при этом могут подолгу обходиться в жаркой пустыне без воды и еды.

- А для чего верблюдам нужны их горбы? - спросил Тишка.

- В этих горбах у верблюдов находится жир, который они расходуют, когда им не хватает пищи. А ещё Верблюды могут пить солёную воду...

Малыши, сделав ладошки козырьками, смотрели на караван уходящих в пустыню Верблюдов.

- А кто ещё здесь живёт? - спросил Бобря,

глядя по сторонам.

- Здесь живут знакомые нам Страусы, грызуны Тушканчики, разные насекомые и ядовитые ящерицы Вараны.

Малышам нужно было продолжать путе-шествие и они вернулись на плот.

- Курс на Австралию! Полный вперёд! скомандовал капитан.

А вечером, на закате, на берегу одного из островов путешественники увидели необыкновенно красивых птиц. Их длинные шеи были изогнуты. Птицы стояли в воде на длинных ногах. У них было удивительное розовое оперение. Казалось, от этих птиц и закат окрасился в розовый цвет.

- Кто это? - не отрывая глаз от прекрасных

птиц, спросила Лисичка.

- Это розовые Фламинго, - ответил Волчонок.

- Какие они красивые, - говорили малыши, проплывая мимо тысяч розовых птиц.

#### Продолжение следует

# № 13 (90) **ПРАВИЛО**У **Ирины** Ж **У К О В О Й** - Время есть!





Лочира - узбекская лепешка, занимающая среди других лепешек свое особое место. Ее можно испечь сдобной или, как в данном случае, пресной. Можно подать к чаю или использовать в качестве блюдца или тарелки для иной еды или сладостей. Лочиру удобно брать в этом качестве с собой в дорогу. Это хрустящее лакомство очень нравится детям.



#### Способ приготовления:

В миску просеиваем муку.

В теплой воде растворяем соль и сахар, вливаем сюда же масло. Затем эту смесь вливаем в муку и размешиваем сначала деревянной лопаткой, а после выкладываем тесто на припудренную мукой поверхность стола и вымешиваем его до гладкости минут 5-10. Заворачиваем тесто в пленку и оставляем на расстойку минут на 40-60.

Готовое тесто можно либо раскатать в пласт толщиной около 5 мм и вырезать лепешки, либо скатать тесто в колбаску, разделить на 6 равных частей, и каждый полученный кусочек раскатать в небольшую лепешку указанной толщины. Можно также сделать одну большую лепешку или две поменьше, тут как вам больше нравиться.

Перенести лепешки на устеленный пергаментом противень, наколоть вилкой всю центральную часть поверхности каждой лепешки, чтобы она не вздулась, а по краям можно сделать надрезы или бортики.

Ставим противень с лепешками в разогретую до 180 градусов духовку минут на десять, затем вынимаем, сбрызгиваем лочиры водой и ставим еще минут на пять.

Готовые лепешки должны стать равномерно золотистыми.

#### ИНГРЕДИЕНТЫ:

280 гр. пшеничной муки и немного на подпыл, 4 ст. ложки любого рафинированного растительного масла, 0.5 чайной ложки соли,

1 чайная ложка **сахара** (по желанию), 160 мл теплой воды.



# 060W

Продолжая тему поста, хочу рассказать вам об одном рецепте, который раньше можно было готовить преимуще-СТВЕННО ЛЕТОМ, ТАК КАК ОВОЩИ, НАХОДЯЩИЕСЯ В СОСТАВЕ ДАННОго блюда, изобилуют именно в эту замечательную пору года. Но поскольку прогресс все же не стоит на месте, появляется все больше доступных возможностей сохранять собранный на грядках урожай (в данном случае я имею ввиду заморозку овощей, а многие из них можно купить в магазинах в свежем виде практически круглый год, то это блюдо – соте из овощей, нынче стало актуальным на столе и зимой, за некоторой корректировкой рецепта. Но здесь все просто: вместо свежей спаржевой (стручковой) фасоли берем замороженную, предварительно даем ей оттаять. И приступаем к приготовлению.



ИНГРЕДИЕНТЫ: 2-3 моркови, 3 луковицы, 2-3 зуб. чеснока, 300-400 гр. спаржевой фасоли, 1 кабачок, 2 ст. ложки сахара или 1 ст. ложка меда, 3 ст. ложки соевого соуса, сок 1 лимона, 1 перец чили, 1 ч. ложка тертого имбиря, растительное масло для жарки.

#### Способ приготовления:

Кабачок нарезаем при помощи овощерезки в виде лапши. Немного подсаливаем и оставляем постоять пока не пустит сок. Сок сливаем.

Спаржевую фасоль кладем в кастрюлю с кипящей водой и отвариваем 5 минут. Нарезаем лук полукольцами, чеснок и морковь - соломкой, обжариваем на сковороде с разогретым растительным маслом 5 минут. Затем сюда выкладываем спаржевую фасоль, перемешиваем и тушим примерно 3 минуты. Добавляем нарезанный кабачок, сахар, соевый соус (можно заменить солью по вкусу), сок лимона, порезанный соломкой перец чили (с семечками или без решать вашему вкусу) и имбирь. Перемешиваем и тушим на медленном огне 10-15 минут. Подаем к столу, посыпав нарезанной зеленью, при желании, можно подать сметану.

#### Приятного аппетита!



## РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ г Гомеля

|   |    |       |    |    | COM MONG |      |      |
|---|----|-------|----|----|----------|------|------|
| C | 27 | марта | ПО | 03 | апреля   | 2016 | года |

| 27.03 воскресенье | Неделя 2-я Великого поста 6.30 – ранняя литургия, панихида. 8.45 – поздняя литургия, молебен. 16.45 – вечернее богослужение с акафистом Страстей (Пассия).                  |  |  |  |  |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 28.03 понедельник | Мученика Агапия 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – утреннее богослужение (литургии не положено);<br>лития.<br>16.45 – вечернее богослужение.                     |  |  |  |  |
| 29.03<br>вторник  | Мучеников Савина и Папы 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – утреннее богослужение (литургии не положено); лития 16.45 – вечернее богослужение.                    |  |  |  |  |
| 30.03<br>среда    | Праведного Алексия, человека Божия 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – литургия Преждеосвященных Даров; панихида. 16.45 – вечернее богослужение.                  |  |  |  |  |
| 31.03<br>четверг  | Святителя Кирилла Иерусалимского 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – утреннее богослужение (литургии не положено); лития. 16.45 – вечернее богослужение.          |  |  |  |  |
| 01.03<br>пятница  | Мучеников Хрисанфа и Дарии 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – литургия Преждеосвященных Даров; панихида. 16.45 – вечернее богослужение с поминовением усопших.   |  |  |  |  |
| 02.03<br>суббота  | Родительская суббота 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – литургия, панихида. 16.45 – всенощное бдение с благословением хлебов.                                    |  |  |  |  |
| 03.03 воскресенье | Неделя 3-я Великого поста. Крестопоклонная 6.30 – ранняя литургия, панихида. 8.45 – поздняя литургия, молебен. 16.45 – вечернее богослужение с акафистом Страстей (Пассия). |  |  |  |  |

| Суббота, 26 марта                                  |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------|--|--|--|--|
| Вечернее богослужение                              |  |  |  |  |
| Служащие:                                          |  |  |  |  |
| и. Феодорит, и. Варлаам<br>д. Геннадий, д. Алексий |  |  |  |  |

| Воскресенье, 27 марта |                         |  |  |  |  |
|-----------------------|-------------------------|--|--|--|--|
| Ранняя литургия       |                         |  |  |  |  |
| служащие              | а. Савва<br>д. Геннадий |  |  |  |  |
| исповедь              | и. Антипа<br>и. Павел   |  |  |  |  |
| проповеди             | а. Савва                |  |  |  |  |
| панихида              | и. Павел                |  |  |  |  |
| молебен               |                         |  |  |  |  |

| Поздняя литургия                                       |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| а. Амвросий<br>и. Феодорит<br>и. Варлаам<br>д. Алексий |  |  |  |  |  |
| а. Савва<br>и. Серафим                                 |  |  |  |  |  |
| а. Амвросий                                            |  |  |  |  |  |
|                                                        |  |  |  |  |  |
| и. Серафим                                             |  |  |  |  |  |
|                                                        |  |  |  |  |  |

Расписа<u>ние</u> СОВЕРШЕНИЯ БОГОСЛУЖЕНИЙ

| день недели воскресенье |           | понедельник | вторник    | среда      | четверг     | пятница    | суббота                |
|-------------------------|-----------|-------------|------------|------------|-------------|------------|------------------------|
| дата                    | 20        | 21          | 22         | 23         | 24          | 25         | 26                     |
| служащий                |           | и. Серафим  | и. Павел   | и. Серафим | и. Венедикт | и. Павел   | и. Антипа              |
| диакон                  |           | д. Алексий  | д. Алексий | д. Алексий | д. Алексий  | д. Алексий | д. Алексий             |
| исповедь                |           |             |            | и. Антипа  |             | и. Антипа  | и. Серафим<br>и. Павел |
| панихида                |           |             |            | и. Антипа  |             | и. Антипа  | и. Павел               |
| крещальный              | и. Антипа |             |            |            |             |            | и. Серафим             |

ПРОСВЕТИТЕЛЬСКИЕ ВСТРЕЧИ\*

|                               | 9.00  | Воскресная школа (младшая группа)                                    | 31 марта,<br>четверг<br>01 апреля,                                                     | 18.00 | Молодежная группа                                                          |
|-------------------------------|-------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| 27 марта,                     | 11.00 | Воскресная школа (средняя группа)                                    |                                                                                        |       | Молодежная группа<br>по изучению Евангелия<br>Руководитель игумен Феодорит |
| воскресенье                   | 19.00 | « <b>Отчего так страшно жить?</b> »<br>Лекция архим. Саввы (Мажуко)  |                                                                                        | 17.30 | Семинар «Трудные вопросы христианской веры» Ведущий Елопов А. П.           |
| <b>28 марта</b> , понедельник | 18.00 | Г <b>руппа по изучению Евангелия</b><br>Руководитель архим. Амвросий | пятница                                                                                | 19.00 | Занятия народного хора                                                     |
| <b>29 марта</b> ,<br>вторник  | 19.00 | Встречи клуба «Диалог».<br>Руководитель С. Нестерович                | <b>02 апреля</b> ,<br>суббота                                                          | 15.00 | Библейская студия<br>для старшеклассников                                  |
| 30 марта,                     | 17.00 | Древнегреческий язык                                                 | <b>03 апреля</b> , воскресенье                                                         | 19.00 | «Загадки «Книги правил»<br>Лекция архим. Саввы (Мажуко)                    |
| среда                         | 19.00 | Богословский семинар<br>«Введение в Новый Завет»                     | Все встречи проходят в аудитории воскресной школы.<br>*В программе возможны изменения. |       |                                                                            |

Дорогой читатель! Просим вас по прочтении не выбрасывать газету. Если она больше вам не нужна, отдайте ее почитать другим, отнесите назад в монастырь или в православный храм. Мнение авторов может не совпадать с позицией редакции.

«ПРАВИЛО ВЕРЫ». Монастырский еженедельник. Основан 1 июня 1998 г., возобновлен 1 сентября 2014 г. Формат А4. Тираж номера 299 экз. Ваши отзывы и предложения ждем по адресу 246014, г. Гомель, ул. Д. Бедного, 4, Свято-Никольский мужской монастырь или по электронной почте pravilovery9814@mail.ru. Официальный сайт монастыря http://nikolsky.by