THE ONLY WIND WATER OF THE PARTY OF THE PART

Радуйсь, по Бозе и Богородице, все наше упование

# ПРАВПАО В БРЫ Nº 31 (56) 2 августа 2015 года

Монастырский еженедельник издается по благословению епископа Гомельского и Жлобинского Стефана



Так же, как Петру и другим Апостолам, нам трудно поверить, что Бог мира, Бог гармонии может находиться в самой сердцевине бури, которая, казалось бы, готова разрушить нашу безопасность и лишить нас самой жизни.

В сегодняшнем Евангелии говорится, как ученики покинули берег, где Христос остался один, в уединенности совершенного молитвенного общения с Богом. Они отправились через море, рассчитывая на безопасное плавание; и на полпути их настигла буря, и они поняли, что им угрожает гибель. Они боролись изо всех своих человеческих способностей, опыта и сил, и, однако, смертная опасность на-

висла над ними: страх и ужас охватили их.

И внезапно среди бури они увидели Господа Иисуса Христа; Он шел по бушующим волнам, среди разъяренного ветра и вместе с этим в какой-то пугающей тишине. И ученики в тревоге закричали, потому что не могли поверить, что это Он, они подумали, что это призрак. А Иисус Христос из сердцевины этой клокочущей бури сказал им: Не бойтесь! Это Я... Так же, как Он говорит нам в Евангелии от Луки: Когда услышите о войнах и о военных слухах, не ужасайтесь, подымите головы ваши, потому что приближается избавление ваше...

(Окончание на стр.2)

#### Сегодн B H 0 M Архимандрит САВВА О приходах Хроника «Время есть!» Инна Беларуси ЗАРЕЦКАЯ Никольких у Ирины (Мажуко) Сергей в «Домике ЖУКОВОЙ событий «Бургу́ндский на дереве» ЦЫКУНОВ Готовим кролика треугольник»

**ПРАВИЛО РГП** №31 (56)

Митрополит АНТОНИЙ (Сурожский) (1914—2003)



трудно Нам поверить, что Бог может находиться в сердце трагедии; и, однако, это так. Он находится в сердцевине тра-

гедии в самом страшном смысле: предельная трагедия человечества и каждого из нас - наша отделенность от Бога, тот факт, что Бог для нас далек; как бы близко к нам Он ни был, мы не ощущаем Его с той непосредственной ясностью, которая дала бы нам чувство защищенности и породила бы ликование. Все Царство Божие внутри нас - и мы не чувствуем этого. И это - предельная трагедия каждого из нас в отдельности и всего мира, из поколения в поколение. И вот в эту трагедию Христос, Сын Божий, вступил, став Сыном Человеческим, вступил в сердцевину этой разделенности, этого ужаса, который порождает душевную муку, разрыв, смерть.

И мы – как эти ученики; нам

## Буря

не нужно представлять воображением, что с ними происходит: мы сами находимся в том же море, в той же буре, и Тот же самый Христос, с Креста или восставший из гроба, стоит посреди нее и говорит: Не бойся, это Я!..

Петр захотел идти из лодки ко Христу, под защиту безопасности; не это же ли и мы делаем все время? Когда разразится буря, мы спешим к Богу изо всех сил, потому что думаем, что в Нем спасение от опасности. Но недостаточно того, что спасение в Боге; наш путь к Богу лежит через самозабвение, через героическое доверие Ему, и через веру. Если мы станем оглядываться на волны, и на вихри, и на нависающую угрозу смерти, мы, как Петр, начнем тонуть.

Но и тогда мы не должны терять надежды; нам дана уверенность, что, как ни мала наша вера в Бога, Его вера в нас непоколебима; как ни мала наша любовь к Нему, Его любовь к нам беспредельна и измеряется всей жизнью и всей смертью Сына Божия, ставшего Сыном Человеческим.

И в тот момент, когда мы чувствуем, что нет надежды, что мы погибаем, если в это последнее мгновение у нас достаточно веры, чтобы закричать, как Петр закричал: Господи! Я тону! Я погибаю, помоги мне! - Он протянет нам руку и поможет нам. И поразительно и таинственно Евангелие говорит нам, что в мгновение, когда Христос взял Петра за руку, все они оказались у берега.

Задумаемся над этими различными моментами сегодняшнего Евангелия и посмотрим, какое отношение они имеют к нам, в буре нашей жизни, во внутренней буре, которая иногда бушует в нашем сердце и уме, во внешних бурных и устрашающих обстоятельствах жизни. Будем помнить, со всей уверенностью, которая дана нам в Божием собственном свидетельстве через Его учеников, что мы и среди бури – безопасны, и спасены Его любовью. Аминь.

Из книги **митрополита АНТОНИЯ Сурожского** «Воскресные Евангельские чтения по Пятидесятнице. Часть III. (Проповеди)» 24 августа 1986 г.

Больше новостей на **nikolsky.by** 

#### Хроника Никольских событий

Чествование победителей и участников I этапа фотоконкурса

26 июля 2015 года, в канун чествования святого равноапостольного князя Владимира, 1000-летие со дня преставления которого отмечает Русская Православная Церковь, названы победители первого этапа фотоконкурса «Никольский двор». После Божественной литургии архимандрит Савва (Мажуко) огласил результаты работы жюри.

Снимок **Елены Китаевой** «Мгновение весны» признан лучшим в номинации «Никольский: поры года. Весна». Евгений Шестаков запечатлел эпизод престольного праздника Никольской обители крестный ход с чтимой иконой святителя Николая Чудотворца. Его фотография под названием «На Николу вешнего» победила в номинации «Крестный ход». Кирилл Сасыкбаев представил несколько работ в разные номинации. Жюри единогласно выразило мнение, что фотография «Вот так!» - лучшая в номинации «Дети и церковь», а «Чтение» - в номинации «Портреты».

Победители первого этапа конкурса получили дипломы и ценные призы. Их вручили наместник нашей обители архимандрит Амвросий (Шевцов) и представитель редакции газеты «Гомельские ведомости» Ольга Астапенко.

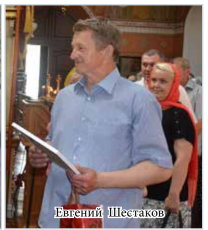
Участники фотоконкурса Ульяненко Анна и Шестаков Максим тоже не остались без подарков.

Редакция «Гомельские ведомости» опубликовала итоги первого этапа конкурса на страницах своей газеты и на сайте newsgomel.by.

Напоминаем, что конкурс продолжается. До 1 сентября принимаются работы во второй этап Подробности на nikolsky.by «Никольский: Лето».







# №31 (56) **ПРАВИДО ТРО <b>ТРО ТРО <b>ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО <b>ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО <b>ТРО ТРО ТРО ТРО <b>ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО <b>ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО ТРО <b>ТРО ТРО ТРО ТРО**



#### Вечная память схиархимандриту Антонию (Кузнецову)





#### Чтим святую княгиню Ольгу

В пятницу, 24 июля 2015 года, в Добрушском храме святителя Николая Чудотворца вместе с благочинным Добрушского

округа протоиереем Алексием Пилипенко и священнослужителями, местник нашей обители Амвросий архимандрит (Шевцов) встречал епископа Гомельского и Жлобинского Стефана.

В день памяти святой равноапостольной княгини Ольги, Преосвященнейший Стефан совершил Божественную литургию.

О. Амвросий с приглашенным духовенством сослужил владыке. Диаконский чин совершил иеромонах Конон (Орлюкас).





30 июля 2015 года братия монашеской общины Свято-Никольского мужского монастыря во главе со священноархимандритом, епископом Гомельским и Жлобинским Стефаном молитвенно помянули почившего год назад схиархимандрита Антония (Кузнецова).

Владыка Стефан возглавил заупокойную Божественную литургию и панихиду, наместник обители архимандрит Амвросий (Шевцов), секретарь Гомельской епархии протоиерей Георгий Алампиев, иноки в священном сане сослужили архипастырю. За богослужением молились сестры Свято-Тихвинского женского монастыря с игуменьей Верой (Афонькиной). Уставные песнопения исполнил молодежный хор обители, образованный некогда по благословению приснопамятного о. Антония (регент Екатерина Харченко). Его трудами сделано немало.

25 лет назад отец Антоний, насельник прославленной Троице-Сергиевой лавры, вместе с архиепископом Аристархом (Станкевичем) (+2012) прибыл в наш город возрождать Гомельскую кафедру. За это время, помогая во всем владыке Аристарху, было учреждено уставное богослужение в кафедральном соборе святых апостолов Петра и Павла, организовано пение хоров, устроена соборная колокольня, воссоздана женская община Тихвинского женского монастыря г. Гомеля, образована монашеская община Свято-Никольского мужского монастыря, братский хор, передана братству чудотворная икона Божией Матери «Козельщанская». О. Антоний был духовником и наставником не только для братии, но и прихожан обители. Вечная память!

> Подготовила Елена СИЛИВОНЧИК Фото Романа КАРПЕНКО

Приходы Беларуси

# История прихода Свято-Николаевской церкви д. Дудичи Чечерского района

Сегодня Дудичи - «мертвое село» в зоне отселения после аварии на Чернобыльской атомной станции. Люди уехали, бросив свои дома, оставшиеся строения постепенно зарастают и подлежат захоронению. Но было время, когда ... (Начало в № 30.

Публикуется в сокращении)

С началом Великой Отечественной войны и оккупацией немецкими войсками села Дудичи, богослужения в Дудичской церкви возобновились. Из устных воспоминаний Н. К. Ключинского: «Когда летом 1941 года в деревню вступили немцы, они собрали народ и спросили: «Почему не работает церковь? Есть ли священник, чтобы в ней служить?». Им ответили, что священник есть, он проживает в соседней дерев-не Присенщино. Немцы поехали на своей машине в эту деревню и привезли священника Володько, служившего ранее в этой церкви. Он согласился служить, церковь была открыта и освобождена от бывшего там инвентаря и зерна. Но так как она имела запущенный внешний вид, немцы сами привезли машину шалевки, а местные мужики ошалевали её. В Дудичах стоял немецкий гарнизон, они ходили в эту церковь на службы. Когда приходили, то снимали фуражки как обыкновенные прихожане, доставали из кобуры пистолеты и сдавали их женщине на свечном ящике. Она всё складывала в столик, после службы отдавала им. Службы совершались всю войну, и далее больше не закрывалась до выселения деревни. Меня мать водила в это время в церковь, я помню это.

Где-то осенью 1943 года, когда освободили деревню от немцев, налетели немецкие самолёты, стали бомбить. Одна из бомб не взорвалась, саперы стали её разминировать, но внутри бомбы оказались опилки и песок. Из неё потом кузнец Ефим Быковский сделал колокол для церкви, а из немецких противопехотных мин небольшие колокольчики. Колокол из бомбы сохранился по настоящее время, только он повреждён пожаром. Но при коммунистах колокольный звон был запрещен, так в церкви, когда нужно было, звонили в маленький колокольчик».

После освобождения Чечерского района от немецких войск и восста1945 года в Гомельском облисполкоме было официально зарегистрировано религиозное православное общество Дудичской церкви, которая больше не закрывалась.

В апреле 1954 года, несмотря на то, что в местной школе демонстрировался кинофильм, на праздник Пасхи в Дудичскую церковь пришла большая масса верующих, значительная часть которых не вместилась в церковь. Фильм смотрели одни учащиеся.

В 1954 году председателем Дудичского колхоза являлся некто Дубровский, который по своей инициативе и собственными силами пытался не давать прихожанам посещать церковь. Данный факт нашел отражение в одном из письменных источников уполномоченного по делам Русской Православной Церкви по Гомельской области В.Лобанова: «Вместо проведения нужной политико-массовой работы среди колхозников, Дубровский ведёт такую антирелигиозную «пропаганду», а именно: весной 1954 года как раз напротив двери церковной ограды в нескольких шагах поставил два столба для сетки игры в волейбол. В результате во время церковной службы школьники играют в волейбол и футбол, проходящих верующих бьют нарочно футбольными мячами в спину и куда попало, что вызывает справедливое недовольство. О прекращении такого безобразия было сообщено зав. ОблОНО тов. Воткевичу.

В Троицин день в эту церковь шло много детей и школьников с



Колокол Дудичской церкви, переделанный в 1943 году из авиационной бомбы

новления мирной жизни, 21 марта букетами цветов, в связи с этим Дубровский стал у ворот церковной ограды и отнимал цветы у детей, гоняясь за детьми как пугало какое-то. Председатель колхоза Дубровский, член КПСС, который хоть и имеет высшее педагогической образование, а ведёт себя как отсталый от жизни человек».

7 января 1954 года из-за сильного мороза, более чем – 20 градусов, на праздничную Рождественскую службу в Дудичскую церковь (она не отапливалась) пришло очень мало прихожан, денежная выручка в этот день составила всего 150 рублей от продажи свечей.

Местными властями искусственно создавались различные препятствия для нормальной деятельности прихода. В 1966 году актив Дудичской церковный церкви обратился в Чечерский РИК с просьбой дать разрешение на ремонт и покраску церковной крыши, однако РИК этому воспрепятствовал по надуманным причинам. Для исправления возникшей ситуации потребовалось вмешательство уполномоченного по делам Русской Православной Церкви по Гомельской области, который письменно дал разъяснение исполкому о необходимости удовлетворения просьбы церковной общины на проведение текущего ремонта, после чего разрешение было выдано. В этом же году церковный совет Дудичской церкви временно был снят с регистрации за выявленные грубые нарушения действовавшего законодательства о религиозных культах, допущенные при крещении младенцев, когда не имелось на то согласия обоих родителей и не заполнялись в регистрационный журнал крещений данные восприемников.

19 декабря 1976 года на престольный праздник в Дудичскую церковь прибыла комиссия по контролю за деятельностью религиозных культов, которая побеседовала с прихожанами, бывшими в это время в церкви. По результатам собеседования комиссия сделала вывод, что религия всё в большей мере для значительной части верующих становится делом преимущественно внешним, не затрагивающим глубоко их сознания и чувства, выступает как символ национальной принадлежности или просто как составляющая часть быта. (Продолжение на стр. 5)



(*Начало на стр. 4*)

Отмечено, что доходы церкви в 1976 году меньше, чем были в 1975 году. Особой активности в деятельности Дудичской общины не замечено, службы в церкви совершаются не регулярно в связи с нехваткой священников.

Постепенно активность Дудичской церковной общины спадала, уменьшилась посещаемость прихожан на богослужения, что уменьшило и денежные доходы. До 1982 года суммарный доход Дудичской церкви от продажи свечей и культовых предметов составлял 2000 рублей в год, с 1983 года он стал составлять 1500 рублей. Уже на протяжении нескольких лет община не могла содержать штатного священника и обслуживалась совместителями.

Катастрофа на Чернобыльской АЭС внесла существенные коррективы в жизнь жителей Дудичей и соседних деревень. Радиационное загрязнение части Чечерского и соседнего Буда-Кошелёвского районов оказалось настолько сильным, что эти земли оказались не пригодны для дальнейшего про-

живания. В 1991-92 годах жителям Дудичского прихода пришлось покинуть свои дома и переселиться в чистые места, приход обезлюдел и прекратил своё существование. Однако раз в месяц в Дудичскую церковь приезжал священник и совершал богослужения. Но этой

церкви не суждено было сохраниться до настоящего

времени.

Из устных воспоминаний Н.К. Ключинского: «После выселения деревень в 1992 году церковь осталась без надзора, её несколько раз грабили. Мы с женой Софией решили не переселяться, и живём по настоящее время одни в Рудне, старались смотреть за церковью. Мы заявляли в милицию об ограблении, один раз нашли вора. Иконы и украденные вещи некоторые вернули, но последний раз, перед пожаром, кража была не раскрыта. У меня есть фотографии Дудичской церкви, сделанные за

два года до пожара. В марте 2002 года было очень сухо, видимо кто-то бросил окурок, а может, специально подожгли сухую траву, отчего загорелась церковь. Пожарные приехали поздно, когда она уже сгорела. Сгорела она 19 марта 2002 года».



Последние жители д. Рудня Дудичская София и Николай Ключинские

## Послевоенное обновление икон в Дудичском приходе

В 1946 году из д. Пытьковка (Буда-Кошелёвский район) Дудичского прихода поступило сообщение, что некоторые иконы самообновились, и это «чудо» получило широкое распространение среди верующих. Однако не все священники поверили, считали явление надуманным и требовали от благочинного Гомельских приходов Иоанна Пиневича принять меры к священнику Дудичской церкви П.Володько, способствовавшего распространению «провокации».

Данный факт, с негативной стороны, был изложен в информационной записке уполномоченного Совета по делам Русской Православной Церкви по Гомельской области Цуканова в адрес секретаря Гомельского областного комитета КПСС: «Летом 1946 года по Гомельской области в Чечерском и других районах прокатилась волна массового обновления икон. Были приняты меры как по советской линии, так и по линии церковной для выяснения причин этого явления. Было установлено, что в данном вопросе был шантаж со стороны церковников и личная корыстная цель. Особую ретивость в данном вопросе проявили священники Кротт (г.Гомель) и Володько (Чечерский район), оба ранее судимые за антисоветскую деятельность».

К записке прилагалась копия материалов расследования по изучению случаев обновления икон, проведенного епархиальной комиссией по поручению архиепископа Минского и Белорусского Василия. В состав комиссии входили протоиерей Борис Бураков, благочинный Барановичского благочинного округа, протоиерей Павел Кирик, благочинный Новогрудского благочинного округа, и Гомельский благочинный протоиерей Иоанн Пиневич. Комиссия прибыла в Гомель и приступила к расследованию 8 августа 1946 года, но не установила истинную

причину случаев «обновления» икон, и не усмотрела «чуда» в этих «явлениях». <...>

Из устных воспоминаний Любови Васильевны Кудяновой, родившейся 15 января 1925 года в д.Пытьковка: «Когда обновились иконы у нас в Пытьковке, то никто не верил. Приезжала милиция, то убегали с хаты. До обновления иконы были совсем старые, никудышные, они были под стеклом, на досках, но стало всё блестеть, всё-всё стало новым. Стала красота, милиция приезжала, колупала иконы, чтобы проверить. Милиция стала ездить потому, что люди, у которых иконы обновились, испугались этого, так как иконы были никудышные, а тут стали красавицами. Поэтому хозяин дома всем объявил об этом, что это такое. А потом икона обновилась во второй хате, потом в третьей. *По*этому дошло до милиции, стала приезжать, ковыряли их всяк, и ничего никто не доказал. Об этом знали все, люди пешком шли, по 60 километров, в Пытьковку, даже из Довска, чтобы посмотреть на диво, что обновились иконы. Посмотреть всех людей пускали. В разных домах были разных размеров иконы, икона Божией Матери была. В Пытьковке 6 улиц, иконы обновлялись на разных улицах. В одном доме жил дед с бабой, так после обновления икон у них умерло 3 хлопца, один был кривой – умер, второй был молодой – умер, все дети умерли, а родители старенькие были. И в других хатах, где обновились иконы, поумирали потом дети. Икона обновилась у одной женщины, её мужика немцы убили, она умерла, потом дети. Я сама Пытьковская, и всё это знаю, всё рядом у нас делалось. Всё время я прожила в Пытьковке, здесь родилась. Это было после войны. Иконы потом забрала милиция, чтобы люди не собирались, а тех домов сейчас уже нет, снесены. Вот такие события происходили у нас».

В Никольском монастыре – переполох: пропали два архимандрита отечественных - Амвросий и Савва. Поплыли слухи, зашептались по углам: кто-то слышал, что отец Амвросий стал укротителем тигров и теперь кочует с бродячим цирком, и будто бы отец Савва вызвался сопровождать экспедицию исследователей Арктики. Поговаривали о прощальных записках и монашеской келлии, до потолка оклеенной фотографиями известных тигров. Одна гражданка, вздыхая и крестясь, доверительно сообщила о виденном ночью воздушном шаре, отправившемся в сторону государственной границы: при свете луны ясно различались знакомые силуэты, и отчётливо доносилось пение пасхального канона. Пытливые умы и горячие головы тут же взялись за исследование загадочного исчезновения и с сожалением пришли к выводу, что слухи действительно верны, но лишь отчасти. Отец Амвросий не тиранил тигров, а отец Савва не бродил в снегах с ледорубом в нежных регентских руках. Однако честные архимандриты в количестве двух персон действительно путешествуют, причем предаются этому занятию на территории Западной Европы, куда отправились на белом автомобильчике знойным июльским утром.

А если без тигров и воздушных шаров, то – монастырь Тэзе, что в Бургундии, пригласил меня выступить на конференции, посвященной монашескому призванию в современном мире. Вот мы и поехали. Конечно, ехать из Гомеля до Тэзе на машине – настоящий подвиг, но – какое паломничество без подвига? А в том, что это было именно паломничество на святую землю, мы не сомневались ни капли. Монастырь Тэзе это уникальная обитель, сама земля которой пропитана молитвой и добротой.

Когда я начинаю рассказывать о Тэзе, первый вопрос, которым прерывают рассказ: а Тэзе - это православный монастырь? Нет. Значит, два православных монаха едут в католическую страну в неправославный монастырь и называют эту поездку паломничеством? Верно. Может, это древний монастырь и в нём хранятся подлинные православные святыни? Увы! Монастырь основан в 1940 году. Мощей святых и чудотворных икон не обнаружено. В таком случае, что православному священнику, да и простому верующему, делать в таком месте? И как православный может называть его святой землёй?

Вопросы жёсткие, но очень правильные. Потому что они касаются очень жизненной темы: как нам общаться с инославными и надо ли общаться? Но разве мы с ними не общаемся? А куда же нам от них спрятаться? Мир изменился. Мы уже не можем просто отгородиться от людей других культур и национальностей. Мы много путешествуем, принимаем гостей, новости летят к нам из самых отдалённых уголков планеты. Один старичок советовал мне: никогда не разговаривай с католиками и ни в коем случае не заходи в костёл – страшный грех! Но разве мы можем сегодня себе это позволить? Вы не разговариваете с католиками? - Они разговаривают с вами - через книги, кино и просто как соседи по дому, работе, учёбе, а порой и как родственники. Нельзя заходить в костёл? Не пойму вас, если вы окажетесь в Париже и не зайдёте в собор Парижской Богоматери или, отправившись в Бари, не помолитесь в католическом храме у мощей святителя Николая. И нам даже разрешат отслужить православную литургию у мощей святителя, хотя трудно представить, чтобы мы позволили католикам отслужить мессу у мощей преподобного Серафима. Мы подозреваем. Мы заподазриваем. Отчего это? От многовековой привычки к изоляции, от отсутствия опыта общения, от испуга перед неизвестным. Мы в этом и не виноваты. Уж очень сложная и трагичная история была у нашего народа и церкви войны, конфликты, расколы. Читаешь биографии протагонистов



нашей истории - такие симпатичные и интересные люди, умные что же вы так бранились, зачем было пролито столько крови, ради чего эти раздоры, споры и сражения? Как могло случиться, чтобы в христианской Европе, казалось, в самый просвещённый век, в столетие свобод и научных прорывов две самые страшные войны в истории человечества поглотили миллионы человеческих жизней? Умнейшие люди мучаются этим вопросом. Вся литература «потерянного поколения», мыслители и художники послевоенной поры истязали мысль этой загадкой. И не только художники, но и молитвенники. Есть такие люди – гении молитвы, праведники и богоносцы, и я думаю, основатель общины Тэзе, брат Роже – из их числа.

Он родился в 1915 году. Отец – протестант, мама - католичка. С детства Роже стал свидетелем необъяснимой для чистого сердца склонности людей к разделениям и распрям. Зачем люди ссорятся, почему ненавидят друг друга? Как ненависть привела хороших и грамотных людей к фашизму, к унижению целых наций,

## Об основателе общины Тэзе, традициях и конференции



к истреблению миллионов? Брат Роже, будучи очень образованным человеком, не стал писать книги или пьесы, чтобы ответить на эти вопросы. Он был святым практиком. Он просто принялся мирить людей, учить их дружить. Вот такой простой и наивный ответ. Какое-то немыслимое для двадцатого века юродство! Но именно этот ответ и создал общину Тэзе, движение, которое теперь широко известно во всём мире.

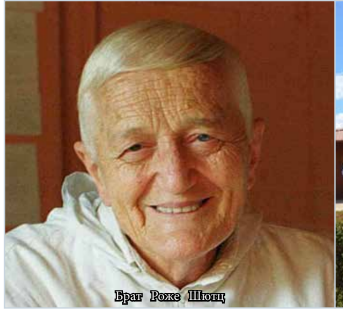
Самое сердце богословия Тэзе это служение примирения - идея, высказанная ещё апостолом Павлом, который верил, что именно в служении примирения вся соль христианского благовестия: «Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь всё новое. Все же от Бога, Иисусом Христом примирившего нас с Собою и давшего нам служение примирения; потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения» (2Кор 5:17-19). Христианский мир расколот и тонет во вражде и взаимных обвинениях. Мы не можем вместе молиться, вместе служить литургию - слишком много за века накопившихся различий и недоумений - разный обряд, непонятные обычаи, сложные календари, и просто - привычка видеть в другом чужака и соперника. Как же нам, христианам, освящать этот мир, делать его добрее, когда даже между собой мы не умеем и не хотим примириться?

В первый раз я поехал в Тэзе в 2012 году. Ехал с опаской и двоящимися мыслями: говорили об экуменической общине, где заражают полным безразличием к истине, верности церкви, о каком-то совершенно диком стиле богослужения, о нравственной вседозволенности. Первое впечатление: культурный шок. Храм Примирения, в котором проходит богослужение, больше напоминал спортзал с православными иконами. При входе берешь книжечку с песнопениями и усаживаешься прямо на пол - все, действительно, сидят на полу, хотя есть скамьи для пожилых и слишком взрослых. На молитву собираются три раза в день. Каждая служба длится около часа-полтора. Структура богослужения предельно проста: под очень щадящий аккомпанемент всем храмом поются короткие и запоминающиеся песнопения – фразы из псалмов, священных гимнов, древних богослужебных текстов. Читается отрывок из Писания на нескольких языках, и обязательно, на каждой службе – десятиминутное молчание. Очень необычно и трогательно - три тысячи человек, в основном молодые люди, - молчат, сосредоточенно и молитвенно безмолвствуют. Вообще, в Тэзе молитвенному молчанию уделяется особое внимание. Есть даже специальная программа для молчальников: можно приехать на неделю пожить в «дом молчащих мальчиков» или «молчащих девочек» - принимаешь обет молчать неделю, жить в отдельном доме и ходить на библейские занятия для безмолвников. Очень полезно.

Кстати, о полезном. Следующее впечатление, которое всегда на пользу русскому человеку, слишком много добрых верующих людей - сочетание и само по себе

необычное, но для меня было настоящим потрясением увидеть людей другой национальности, другой конфессии, но - искренне верующих, горячо молящихся и благочестивых. И при этом – молодых людей. Каждый раз в Тэзе я с отрадой и благодарностью наблюдаю за ребятами из разных стран - у них горят глаза, у них просветлённые лица. Школьники, студенты – обычные парни и девушки, современные, нормальные и весёлые, но живущие горячей верой во Христа, с чуткостью к религиозным вопросам, с огромным желанием трудиться в церкви, поступить в монастырь, стать священником или просто молиться и молчать, помогать людям, делать мир лучше и добрее, мирить людей. Таких ребят у себя дома я вижу всё реже и реже. Их было немало в начале девяностых, когда наши храмы обрели новую жизнь. Но дело не в этом. Нам, русским православным людям, ещё не отвыкшим от изоляции, очень полезно общение с настоящими верующими и благочестивыми людьми других конфессий. Да и вообще, христианам следует держаться друг друга. Там тоже есть верующие, есть подвижники, мученики и исповедники, старцы и молитвенники. Они любят Христа. Они изучают Писание и творения отцов, молятся, причащаются, несут послушания в монастырях, отправляются в миссионерские очень опасные - путешествия, совершают паломничества, дают обеты, жертвуют на храмы и помогают бедным, порой лишая себя самого необходимого.

(Продолжение на стр. 8)





# №31 (56) **Архимандрит САВВА (Мажуко)**

(Начало на стр. 6)













И сами братья общины Тэзе - подлинные подвижники. Хотя вы не сразу сможете опознать монаха Тэзе среди множества гостей обители. Дело в том, что брат Роже проповедовал простоту, нищету и труд, поэтому братья носят обычную одежду среднестатистического жителя Европы, где вообще принято одеваться скромно и удобно. Свою монашескую одежду - длинные белые облачения – братья надевают только в церкви. Узнать в чутком и вежливом молодом человеке брата Тэзе можно по маленькому колечку, которое даётся брату после принесения обетов безбрачия, нищеты и следования Христу. Один из братьев рассказывал мне, что обычай вручать кольцо был заимствован братом Роже у бенедиктинцев. Кольцо давалось как символ примирения блудного сына с милосердным и всепрощающим отцом. Монастырь Тэзе - это настоящая школа монашества, укоренённая в древних монашеских традициях, со строгими правилами, духовным наставничеством и школой молитвы.

А ещё – эти монахи не принимают милостыню. Совсем. Попробуйте ради интереса им что-нибудь подарить. Всё, что нужно для жизни общины, они зарабатывают своим трудом в pottery – гончарной мастерской, где братья изготавливают всякую нехитрую утварь – чашки, тарелки, кувшины или делают знаменитые крестики Тэзе. Люди охотно это всё покупают, потому что сделано это руками Божиих людей, с молитвой, любовью и добротой.

Однако русского человека доброта пугает. Может, вербуют? Пробираются в душу? Подкупают? Хотят охмурить? Из всех моих путешествий Тэзе - единственное место, где у меня не спросили паспорт. А я прожил там целый месяц. Общался с братией, работал в pottery, изучил местность, освоил расписание. Но там не запираются двери. Никогда. Люди привыкли доверять и учат этому других. И, кроме того, у братьев, действительно, есть огромная симпатия к русскому православию. За богослужение они часто поют наши православные песнопения – «Богородице Дево, радуйся», «Господи, помилуй», «Во Царствии Твоем», «Святый Боже», в церкви – только православные иконы - Троица, Владимирская, «Сошествие во ад». Каждую неделю проводятся лекции, или, как тут говорят, workshop'ы по богословию иконы. Есть православная часовня, а в старинной романской церкви XII века, рядом с которой похоронен брат Роже, братия всегда просят отслужить православную литургию, и всегда приходят помолиться и даже помочь с пением. При этом в Тэзе всегда подчёркивают, что православные могут причаститься только на православной литургии, а католики на католической мессе, а если вы протестант, то можете просто взять кусочек благословенного хлеба, раздаваемого после утренней молитвы. Никаких совместных литургий и безответственных причащений здесь нет. Молятся все вместе, и в этом нет ничего плохого. К тому же, молитва вещь трудно фиксируемая, молишься ты сейчас или нет знает один Бог, а запрет апостольского правила на молитву с еретиками имеет евхаристический характер это запрет на совместное причащение, если наши церкви всё еще не едины. Так что не бойтесь – вас никто не завербует. Задача Тэзе в другом – научить людей общаться, дружить, видеть и слышать друг друга. И здесь – ещё один момент, пугающий русского человека - обязанность общаться.

Мне приходилось часто бывать на братской трапезе. Это своеобразный ритуал. После молитвы включают запись хорошей классической музыки.

(Окончание на стр. 9)

№31 (56) **ПРАВИЛО Б**ургундский треугольник

(Начало на стр. 6)

Братья и гости вкушают молча, спокойно и кротко передавая скромную монашескую стряпню - готовят братия сами, и надо сказать, не всегда получается, хотя к этому тоже относятся просто. В какой-то момент музыка прерывается и каждый принимается беседовать с соседом или приглашённым гостем. Это не просто вежливость - это важно понять, это духовное упражнение, одно из упражнений, которое помогает христианам нести служение примирения. Каждый христианин должен постоянно учиться общаться, совершать труд понимания, уметь слушать и прилагать силы на то, чтобы быть правильно понятым. Отсюда и внимание братье Тэзе к изучению иностранных языков. Я встречал братьев, знающих более десятка языков и на очень хорошем уровне. Это не для славы или спортивно-научного интереса. Для человека, посвятившего себя служению примирения это профессиональная необходимость. Как ты поймёшь человека другой веры, культуры, мировоззрения, если сперва не потрудишься освоить его родной язык? И это один из уроков, которые неплохо бы освоить и нам, русским православным людям. Нам есть чему учиться у других. Есть и чем поделиться. Только пора отвыкать от изоляции, испуга и самомнения. Мы должны осознать, что служение примирения - обязанность каждого христианина. Пусть наши церкви разделены, народы недоверчивы, политики упражняются в ненависти. Нам, детям Христа, нельзя просто ждать, пока наши богословы или иерархи выправят ситуацию, исцелят многовековые церковные раны. Богословы погружены в исследование тонких и малопонятных тем и среди них уже давно существует и не оспаривается хороший и плодотворный «научный экуменизм». А иерархи заняты выяснением вопроса «преждеседания на сонмищах». А что делать нам, простым верующим людям? Закрыться в испуге или учиться дружить в доверии и доброте? Доброта, доверие и молитва простых людей могут очень много. Мы просто обречены на этот труд – доверия, примирения, молитвы – хотя бы среди друзей и близких, знакомых, соседей – пусть другой веры, другой национальности - подлинная доброта самое сильное лекарство для истерзанных душ.

Говоря о Тэзе, не могу обойти стороной и невероятную скромность этих людей. Каждый вечер я приходил на могилу брата Роже у романской церкви. Великий человек, основатель известного движения, на отпевании которого присутствовал президент Франции и целый сонм известнейших людей. Он лежит в бедной могилке, украшенной простыми цветами и маленьким деревянным крестом, на котором по вечерам любила греться флегматичная бургундская улитка. Скромность и простота – во всём. Й – сам воздух пропитан добротой, любовью, милосердием.

Ну, всё. Пропал монах. Поехал в Европу «продавать веру», и вот теперь сеет соблазны. Соглашусь только с тем, что я действительно пропал. В Бермудском треугольнике исчезали корабли. В Бургундском треугольнике – в святой земле Тэзе – люди остаются навсегда, потому что, раз побывав в Тэзе, ты оставляешь там частицу своего сердца, живую часть себя самого, и ты уже никогда не будешь прежним. Место, где нет чужих, где исчезают многолетние страхи и привычные тревоги – разве можно его забыть? Я бываю в Тэзе не часто, может быть, и потому, что я там уже навсегда, и с этим ничего не поделаешь. Да и надо ли?

#### августа в 19.00

в аудитории воскресной школы Никольского монастыря состоится лекция

Париж - город контрастов

Вход свободный









**Инна ЗАРЕЦКАЯ** приглашает в «ДОМИК на ДЕРЕВЕ»





Аягушонок молодой Любовался сам собой:
- До чего же я хорош!
Как на папу я похож!
Голос громкий, голос звонкий.
Есть на лапках перепонки Плаваю, как будто рыбка.
До ушей моя улыбка!
Нет красивее лица,



#### Улитки

Не спеша, по переулку, Шли улитки на прогулку. Вдруг из тучи дождевой Дождик побежал рекой.
- Достаньте зонтики, улитки, Ведь вы намокните до нитки! В ответ улитки засмеялись: Дождя улитки не боялись. Они, попрятавшись в дома, На дождь смотрели из окна. Тем, у кого с собою дом, Не страшен дождь,

не страшен гром!

Третья часть сказки для детей «Медвежонок Тишка»

## Кругосветное путешествие Медвежонка Тишки и его друзей

Начало в № 27-30

#### Совещание

Папы и мамы долго совещались. И в конце концов, было решено, что малыши могут отправиться в кругосветное плавание.

- И всё-таки, это будет очень долгое путешествие, - со вздохом качала головой мама-Медведица. - А мы даже не будем знать, как там у вас дела.

Тишка посмотрел на конверты с разноцветными марками и радостно воскликнул:

- А мы возьмём в путешествие много-много конвертов и из каждой страны будем отправлять вам письма!
- Здорово придумано! похвалил Тишку папа Волчонка.
- Тишка, а ты уже умеешь писать письма? с удивлением спросила мама-Лиса.
- Да нет..., растерянно пробормотал Медвежонок. Я не умею писать письма.
  - И я не умею..., пожал плечами Волчонок.
- И мы не умеем, переглянувшись, сказали Лисичка и Бобря.
- Так как же мы узнаем, не случилась ли с вами беда? строго спросила мама Бобрёнка.
- А что же делать? тихо спросил Тишка, глядя на своих друзей. Придумал! радостно закричал он.

Тишка принёс альбом для рисования, карандаши и краски.

- Ура! - Закричали малыши. - Мы будем наши письма рисовать! И отправлять их вам!

Медведица посмотрела на других родителей, те закивали головами.

- Ну, хорошо, согласилась, наконец, Тишкина мама. Только рисуйте ваши письма почаще и поподробнее. Помните, что мы за вас очень волнуемся.
- Рисуйте всё, что будет с вами происходить, сказала мама Лисички.
- И не забывайте вовремя отправлять ваши письма, попросила мама Бобри.
- Нужно взять побольше конвертов, чтобы рисовать письма ещё и нашему другу Зайчонку, сказал малышам Тишка.

#### 12 сентября

в надвратном храме св. Дионисия Радонежского Свято-Никольского мужского монастыря

#### ДЕТСКАЯ ЛИТУРГИЯ

Это отличная закуска или, как говорят болгары, предъястие, то есть то, что можно съесть перед основным блюдом, чтобы просто перекусить в ожидании чего-то более серьезного. Удобно брать на пикник, так как руки после их употребления остаются чистыми, а чувство голода - слегка утоленным. При этом вкус свежий, насыщенный, ведь внутрь лаваша завернуты овощи и зелень.

#### Способ приготовления:

Овощи и зелень моем и просушиваем, чеснок очищаем. Помидоры нарезам мелкими кубиками (если используете огурец, то его лучше натереть на крупной терке), добавляем к ним сыр, измельченные чеснок и укроп, мелко порезанные или порванные листья салата (по желанию, можно добавить пару перьев зеленого лука), соль, перец. Заправляем все майонезом, хорошо перемешиваем. Этим салатом промазываем каждый в отдельности лист лаваша и скручиваем в рулеты, разрезаем пополам и складываем в пакет, или контейнер и на полчаса отправляем в холодильник, чтобы рулеты хорошо пропитались. Перед подачей нарезаем их по диагонали на небольшие кусочки и подаем. А если вы берете блюдо с собой на пикник, то лучше завернуть его в фольгу порционно.





#### Способ приготовления:

Нарезаем тушку кролика на порционные куски. Вымачиваем мясо часа два-три, пару раз сливая воду. Затем куски обсушиваем бумажной салфеткой, перчим, солим и обжариваем партиями на хорошо разогретой сковороде до румяной корочки в смеси масел растительного и сливочного. Складываем в кастрюлю.

На сковороде в оставшемся жиру пассеруем до золотистого цвета порезанный полукольцами лук и раздавленный чеснок. Затем добавляем половинки абрикосов, цедру лимона, томим вместе минут 5 и выкладываем в кастрюлю к кролику. А на сковороду выдавли-

ваем сок лимона и вливаем около 100 мл кипятка, деглазируем ее и все содержимое также вливаем в кастрюлю (вместо сока лимона и кипятка можно использовать 100-150 мл сухого вина). Доливаем кипяток к мясу так, чтобы он немного покрывал его. Солим, добавляем лавровый лист, накрываем крышкой и на маленьком огне тушим кролика часа полтора (для курицы достаточно 30-40 минут).

Моем и нарезаем кубиками кабачок или цуккини (со старого снимаем кожуру), выкладываем его к содержимому кастрюли, добавляем немного зелени укропа и тушим еще минут 15-20.

Подавать можно уже и так, но...

Как-то на даче у меня в холодильнике оказалось мясо кролика, а рецепта для его приготовления не нашлось (сей продукт не так часто появляется на моей кухне). Но разве это может привести к растерянности или отчаянию? Конечно, нет. Я взяла те продукты, которые были под рукой, и блюдо вышло очень нежным, вкусным, с восхитительным соусом.

Мой авторский рецепт навел меня на размышления о французской еде, провинциальной кулинарии. Во время приготовления, я записывала каждый свой шаг, так, на всякий случай, и оказалось не зря. Приготовленный кролик понравился всем, кто пробовал блюдо. Поэтому рецепт я отправила в свою кулинарную книгу, а сейчас хочу поделиться гастрономическим экспериментом с вами.

я решила поколдовать над соусом еще чуть-чуть. Достаем готовое мясо кролика (курицы) на блюдо, накрываем его, чтобы не остыло, а соус или протираем через сито, или измельчаем погружным блендером в однородную массу. Если соус получился слишком жидким, его можно загустить 1 столовой ложкой прожаренной муки. Но у меня он получился хорошей консистенции.

Готовый соус прогреваем минутку и заливаем им мясо. Подаем, посыпав рубленной зеленью. На гарнир очень хорошо подойдет отварной рис или овощи, обжаренные на гриле.

Приятного аппетита!



#### РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ

в Свято-Никольском мужском монастыре г. Гомеля

#### 2015 года 8 августа ПО

| 02.08 воскресенье | Воскресенье 9-е по Пятидесятнице<br>Пророка Илии<br>6.30 – ранняя литургия, освящение воды, панихида.<br>8.45 – поздняя литургия, молебен.<br>16.45 – богослужение с акафистом святителю Николаю.   |  |  |  |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 03.08 понедельник | Преподобных Симеона и Иоанна. Пророка Иезекииля 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – литургия, панихида, молебен. 16.45 – вечернее богослужение.                                           |  |  |  |
| 04.08<br>вторник  | Равноапостольной Марии Магдалины Перенесение мощей священномученика Фоки 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – литургия, панихида, молебен. 16.45 – вечернее богослужение с елеопомазанием. |  |  |  |
| 05.08<br>среда    | Почаевской иконы Божией Матери (полиелей) 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – литургия, панихида, молебен. 16.45 – богослужение с акафистом Божией Матери.                                |  |  |  |
| 06.08<br>четверг  | Мученицы Христины 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – литургия, панихида, молебен. 16.45 – вечернее богослужение с великим славословием.                                                  |  |  |  |
| 07.08<br>пятница  | Праведной Анны, матери Пресвятой Богородицы 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – литургия, панихида, молебен. 16.45 – вечернее богослужение.                                               |  |  |  |
| 08.08<br>суббота  | Священномучеников Ермолая, Ермиппа и Ермократа 6.00 – братский молебен и полунощница. 7.00 – литургия, панихида, молебен. 17.00 – всенощное бдение с благословением хлебов.                         |  |  |  |
| 09.08 воскресенье | Воскресенье 10-е по Пятидесятнице<br>Великомученика Пантелеимона<br>6.30 – ранняя литургия, освящение воды, панихида.<br>8.45 – поздняя литургия, молебен.<br>17.00 – всенощное бдение.             |  |  |  |

| Суббота, 1 августа    |  |  |  |
|-----------------------|--|--|--|
| Вечернее богослужение |  |  |  |
| Служащие:             |  |  |  |
| и. Варфоломей,        |  |  |  |
| все дьякона           |  |  |  |

| Воскресенье, 2 августа |                                                      |  |  |  |  |  |  |
|------------------------|------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| Ранняя литургия        |                                                      |  |  |  |  |  |  |
| служащие               | и. Варфоломей,<br>д. Геннадий                        |  |  |  |  |  |  |
| исповедь               | а. Савва,<br>и. Павел                                |  |  |  |  |  |  |
| проповеди              | а. Савва                                             |  |  |  |  |  |  |
| панихида               | а. Савва                                             |  |  |  |  |  |  |
| освящение<br>воды      | и. Варфоломей                                        |  |  |  |  |  |  |
| молебен                |                                                      |  |  |  |  |  |  |
|                        |                                                      |  |  |  |  |  |  |
| Поздняя литургия       |                                                      |  |  |  |  |  |  |
| служащие               | а. Амвросий,<br>и. Павел,<br>и. Конон,<br>и. Варлаам |  |  |  |  |  |  |
| исповедь               | и. Феодорит,<br>и. Серафим                           |  |  |  |  |  |  |
| проповеди              | и. Феодорит                                          |  |  |  |  |  |  |
| панихида               |                                                      |  |  |  |  |  |  |
| молебен                | и. Серафим                                           |  |  |  |  |  |  |

#### РАСПИСАНИЕ **БОГОСЛУЖЕНИЙ** СОВЕРШЕНИЯ

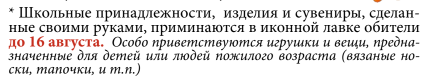
| день недели | воскресенье | понедельник | вторник    | среда       | четверг     | пятница     | суббота                 |
|-------------|-------------|-------------|------------|-------------|-------------|-------------|-------------------------|
| дата        | 2           | 3           | 4          | 5           | 6           | 7           | 8                       |
| служащий    |             | и. Павел    | а. Савва   | и. Феодорит | и. Серафим  | и. Венедикт | и. Павел                |
| диакон      |             | и. Варлаам  | и. Конон   | и. Варлаам  | д. Геннадий | д. Геннадий | д. Геннадий             |
| исповедь    |             | а. Савва    | и. Серафим | и. Серафим  | и. Венедикт | и. Серафим  | а. Амвросий<br>а. Савва |
| крещальный  | и. Антипа   |             |            |             |             |             | и. Варфоломей           |

## Благотворительная редства от проведения ярмарки пойдут на приобретение учебных принадлежностей для етей из малообеспеченных семей и школьников, обучающихся на дому.

#### Преображенская ярмарка

#### приглашаем всех желающих

принять посильное участие



\* 19 августа станьте владельцем эксклюзивных изделий, сделанных специально для этой ярмарки.

Дорогой читатель! Просим вас по прочтении не выбрасывать газету. Если она больше вам не нужна, отдайте ее почитать другим, отнесите назад в монастырь или в православный храм.

«ПРАВИЛО ВЕРЫ». Монастырский еженедельник. Основан 1 июня 1998 г., возобновлен 1 сентября 2014 г. Формат АЗ. Тираж номера 299 экз. Ваши отзывы и предложения ждем по адресу 246014, г. Гомель, ул. Д. Бедного, 4, Свято-Никольский мужской монастырь или по электронной почте pravilovery9814@mail.ru. Официальный сайт монастыря http://nikolsky.by

Мнение авторов может не совпадать с позицией редакции.